# LOKHON KHOL

AU VILLAGE DE VAT-SVAY-ANDET, son rôle dans les rites agraires

par SEM SARA, Elève de la Faculté d'Archéologie.

Il est difficile de retrouver le sens et l'origine de ce mot. Pour Georges COEDES (1), le mot Khol serait celui que les Cambodgiens emploient pour désigner une variété de grands singes. Ainsi Lokhon khol (tops to likhon khol) signifierait "théâtre de la danse des singes". Toujours est-il que ce théâtre dansé et mimé représente essentiellement des épisodes du Ream-ker ( nu transmit le Rāmāyaṇa cambodgien. Seuls des hommes participent à ce ballet et jouent les rôles de princes, princesses, géants et singes.

Il semble que cette forme de théâtre dansé, telle qu'elle est encore représentée aujourd'hui, ait été introduite au Cambodge par S.M. Ang Duong au milieu du XIXème siècle (2). Deux troupes, l'une de danseuses et l'autre de danseurs, étaient entretenues au Palais Royal de Oudong et présentaient tour à tour des épisodes du Rāmāyaṇa, la troupe féminine ayant toujours été considérée cependant comme la principale. Le Lokhon-khol fut dispersé à la mort du Roi

Le Roi Norodom institua plus tard la cérémonie de Tangtoc ( n) n tāmn tu ), anniversaire royal, et décida alors de rétablir

Georges COEDES: Origine et évolution de diverses formes du théâtre traditionnel en Thailande. BSEI, tome 38, nº 3 et 4, Saigon 1963.

<sup>(2)</sup> La tradition est beaucoup plus ancienne et était déjà, semble-t-il, en pratique à l'époque d'Angkor.

une troupe de Lokhon khol pour danser à cette occasion. Des mandarins du Palais se mirent à la recherche de paysans doués pour la danse, pouvant constituer une troupe. Le village de Vat-Svay Andet, srok de Lovea-Em en Kandal, où se trouvait à l'époque une célèbre troupe de Yike (3), fut choisi. Très vite le village se spécialisa dans ce genre de danse et une fois par an pendant sept jours, les danseurs allèrent régulièrement danser au Palais Royal lors de la fête d'anniversaire du Roi. Par la suite, la troupe perdit de plus en plus d'importance pour ne plus jours qu'un après-midi par an sous le règne de S.M. Suramarit. Ac tuellement le Lokhon khol ne se danse plus au Palais Royal.

De nos jours, tous les ans, le village procède à une série de représentations sur un podium abrité construit au centre du village au moment du Chol-chhnam ( voi voi cul chnām), premier jour de l'an khmer en avril. Comme nous le verrons plus loin, ces danses se sont inscrites dans des rites agraires où participent maintenant les Neak-ta ( pro manak tā) du village.

#### COMPOSITION DE LA TROUPE.

La troupe de Lokhon khol du village de Vat-Svay-Andet n'est pas à proprement parler une "troupe de théatre". Cela laisserait supposer une certaine séparation entre d'un côté, des acteurs, de l'autre, des spectateurs. Il n'en est rien. La participation s'établit, à divers degrés, entre tous les villageois, acteurs et spectateurs. Participation à une sorte de "recréation mythique", aux évènements d'un temps privilégié et d'une histoire différente. Et parce qu'elle implique la présence de tous les villageois, cette danse dramatique est une des formes les plus vigoureuses que peut prendre le réseau vivant des relations sociales dans le cadre du village; elle en est peut-être même la forme par excellence. C'est dans la mesure où la plupart des acteurs sont unis par des relations de parenté que l'on peut parler de "troupe" de Lokhon khol. Les rôles se répartissent entre soixante danseurs, auxquels s'ajoutent huit musiciens, trois acteurs comi-

ques pour les intermèdes et en principe trois récitants. L'un de ceux-ci est l'adjoint du Mé-khum, c'est lui qui organise la fête, il a 56 ans — le Mé-khum, lui-même n'a qu'un rôle administratif dans le village. Un autre villageois, plus âgé, est chargé de réunir les personnages de la troupe, de chercher au Palais Royal les masques, les tiares et les habits, et de préparer la fête avec les deux organisateurs, chefs de fête, dont l'un est le Récitant principal.

On distingue trois maîtres de danses, les Kru ([5] grū). Ce sont eux qui ont enseigné aux danseurs les différentes séquences de gestes, de mouvements et de poses. Il y a le Kru des géants ([5] un grū yaks) âgé de 43 ans, neveu du Récitant, le Kru des singes ([5] un grū svā) âgé de 42 ans, frère cadet du Récitant et le Kru des rôles féminins et masculins de princes et princesses Neang-neay-rong ([5] and anula grū nān nāy ran), ami du Récitant et âgé de 57 ans.

La troupe est exclusivement composée d'hommes, ceci est traditionnnel, à l'exception de deux Rup ([10] rūp). On reviendra du reste sur le rôle des Rup, personnages en qui s'incarnent et se manifestent les esprits, personnages liés au rythme de la fête et dont le rôle, incident à la danse, se situe non plus au niveau de son organisation ou de sa technique mais à celui de sa justification spirituelle. Ainsi à chaque masque correspond un rôle qui correspond lui-même à un esprit, à un "génie", de même qu'à chaque évènement, à chaque séquence de gestes correspond un thème musical.

#### ACCESSOIRES.

La veille de la représentation le chef de la troupe, accompagné de quelques hommes, vont au Palais emprunter les masques, bijoux et costumes dont ils ont besoin. Ces accessoires consistent principalement en sampots, bracelets, sautoirs, masques de géants et de singes et en tiares de princes et de princesses, utilisés par les danseuses même du Palais Royal.

<sup>(3)</sup> Le Yike (thin yike) est un théâtre populaire de danses traditionnelles mettant en scène de nombreux contes légendaires du Cambodge.

Les rôles de princes et de princesses ne sont pas masquée mais ces personnages ont le visage entièrement fardé de poudre blanche appliquée à l'aide d'une pommade, grimages employée aussi autrefois dans la troupe des danseuses du Ballet Royal.

Dans l'ensemble on utilise des masques usagés, de vieux tissus et des bijoux en laque dorés, tous objets sans grande valeur.

De fausses barbes et accessoires loufoques, attributs des rôles comiques, sont fabriqués au village.

En général, les acteurs dansent le torse recouvert d'un simple maillot de corps maintenu à la taille par la ceinture du sampot.

#### APPRENTISSAGE.

La technique de la danse s'acquiert par de nombreux exercices d'assouplissement des articulations et d'élongation. Il n'y a pas de lieu spécifique pour l'apprentissage qui s'accomplit de préférence à l'aube. On utilise la salive pour frictionner les muscles. Chaque séance s'accompagne d'une offrande aux Kni, Chaque acteur, le premier jour de l'apprentissage, allume des baguettes d'encens. L'offrande est composée de deux Bay sei à cing étages (បាយសំ pay sī), deux Pak chham (បាក់ជាម pa'k cham) ou Bay-sei à un étage, deux Sla thor ( ស្វាធម៌ sla dharm ), deux tasses d'eau au jasmin, cinq noix d'arec, cinq cigarettes, cinq bougies, cinq baguettes d'encens, cinq tasses de riz gluant éclaté ou Leach (Ma laj) et deux mètres d'étoffe blanche. Le jeune novice commence par apprendre certaines positions puis certains gestes avant de les enchaîner dans un mouvement d'ensemble. Un certain nombre de positions du corps, qui reviennent dans la danse comme des leit-motive, sont désignées par un nom. La position Leam ( and lam ) ou la position Vong ( the va'n') sont souvent des positions initiales ou finales dans la danse des Yaks, la position Diev (19 dyev) dans la danse des Neangneay-rong. Ces noms donnés aux gestes et aux positions étaient presque tous inconnus des Kru du village, de même que tout le symbolisme dont ils étaient les signes, dans la danse ancienne, tant il est vrai que la danse khmère ancienne devait constituer tout un langage, un langage fait de gestes-symboles. Il ne convient pas, bien sûr, de voir dans chaque geste un symbole. Dans la danse et les rôles de singes, les gestes sont moins stylisés: ils sont plus réalistes, et le comportement des singes est beaucoup plus mimé qu'interprété. Les singes dans le Ream-ker sont associés au monde des hommes. C'est le monde des dieux qui est le plus significatif, celui dont les manifestations seront l'objet de stylisation symbolique. Une période de plusieurs mois est nécessaire pour l'apprentissage d'un rôle; chaque danseur a un rôle particulier. Un danseur ne peut apprendre à la fois les gestes de Yaks, de singes et de Neang-neay-rong, de même que chaque Kru n'enseigne que les mouvements d'une catégorie de personnages.

La REPRESENTATION a lieu le premier jour après le nouvel an khmer. Elle dure sept jours pendant lesquels sont joués seulement certains épisodes du Ream-ker. Il faudrait en effet vingt jours à raison de cinq heures chaque soir pour jouer le Ream-ker en entier. Le texte joué est d'origine indienne ; il n'est pas une traduction du Ramayana, il en est une variante. Dans le village, certains thèmes sont plus vivants que d'autres, ils reflètent et expriment la mentalité populaire et c'est dans le choix des scènes que l'on va jouer que les villageois affirment d'abord leur originalité. Le thème de la "libération des eaux", c'est-à-dire de la venue de la pluie nourricière, qui est dansé au quatrième jour de la fête, joue un grand rôle dans la vie et la mentalité des gens du village. "Komphakar ( ngm kumbhakar), frère de Reap (กุกกก rāban, Rāvana), alla barrer les eaux qui servaient de ravitaillement à l'armée des singes. Il prononça des paroles magiques et devint aussi grand qu'une montagne; alors il se coucha en travers, dans le lit du fleuve. Les singes allèrent annoncer à Preah-Ream (minu brah ram, Rama) que l'eau s'était tarie et le devin Piphek (finn bibbek) lui rapporta la cause de ce phénomène. Le sou-

verain envoya alors Hanuman et Angkut (Hag ahgad) pour détruire ce charme magique lancé par Komphakar. Mais celui-ci était trop puissant pour qu'on le combatte facilement. Aussi les deux singes décidèrent-ils d'employer la ruse: Angkut se transforma en un chien noyé tout décomposé, flottant et remontant le maigre courant d'eau dans le lit du fleuve. Quant à Hanuman, il se transforma en un corbeau dispersant les entrailles du chien. De son bâton, il les éloigna mais ils revenaient toujours Le manège se répéta ainsi trois fois. Au comble de la fureur, Komphakar se leva, s'élança vers les deux malotrus pour les tuer de son bâton et libéra ainsi les eaux qui dévalèrent comme un torrent, pendant que Hanuman et Angkut, reprenant leur forme primitive, revenaient en hâte auprès de Preah-Ream, le charme du géant étant détruit."

Cette scène est jouée pour demander la pluie. En 1966 il n'y eut pas de pluie au village de Vat-Svay-Andet durant les trois premiers soirs de la fête, elle commença à tomber le quatrième soir Les villageois affirment que cinq ans auparavant il y avait eu une grande sécheresse, que les champs avaient été détruits. "Les habitants, disent-ils, tinrent conseil et décidèrent de jouer cet épisode du Ream-ker; ils ne purent achever la danse à cause de la pluie qui s'abattit sur le village durant trois journ, l'eau ayant monté jusqu'à mi-genoux."

D'une manière plus générale, les représentations de Lokhonkhol sont des "paroles" envoyées aux Kru qui, en retour, seront garants de la protection et donc de la prospérité des habitants. Et si la danse est négligée, il peut se produire des troubles graves pour la vie du village. "Dix ans auparavant, racontent les villageois, le village de Vat-Svay-Andet, après cinq jours de danses, loua sa troupe au village voisin qui manquait d'eau depuis longtemps. Quelques jours après à Vat-Svay-Andet, une épidémie de choléra fit près de 800 victimes. Pour enrayer ce fléau, il fallut reprendre les danses interrompues et les recommencer pendant sept jours en signe d'allégeance aux Kru." Actuellement, c'est une règle impérative que d'exécuter la danse en sept nuits consécutives aussitôt après le nouvel an khmer qui coïncide avec le Thngai læung sak (ថ្ងៃឡើងសក្ដី thiai lein sakti). Si loin qu'ils habitent, les anciens acteurs se rendent au village pour allumer les baguettes d'encens et saluer les Kru. Autrefois la danse avait lieu le matin de 11 heures à 17 heures et de 20 heures à minuit. Depuis trois ans, avec l'accord de tous les Rup du village, la danse a lieu le soir seulement.

Le Rup est l'intermédiaire entre le monde des hommes et celui des esprits qu'il convient de se concilier. Le Rup, littéralement "image, forme", est la forme visible que prend l'esprit, une personne en qui l'esprit pénètre et par qui elle est prise. Il existe un ordre hiérarchique des esprits:

- 1 Lok-Ta-Kê (tơnnmin lok ta kê)
- 2— Tos-Muk (จักยุจ das mukh)
- 3— Kamhêng (ntíma kamhên)
- 4- Socheat-Bopha (សុជាកំបុត្តា sujātī pupphā)
- 5— Chhâk-Vei ( snit cha'k vai)
- 6— Khlong-Tvea ( mag khlon dvar)
- 7— Chom-Chum-Bopha ( மா த் புற ) com jum pupphā )
- 8— Moha-Muntrei ( #m = mahā mantrī)
- 9- Poan-Hâk (ng ton bandh ha'k)
- 10— Rumyol-Tong-Phka (ர்மாவர்கள் ramyol dan phkā)
- 11— Chumteav-Hang (ជំទាវហង្ស jamdav hans)
- 12— Phuong-Muni (ភូង មុនី bhuan munī)
- 13- Kamrang-Phka (កំរង់ថ្នា Kamran phkā)
- 14 Samin-Lœurng (សាមិនលឿង sāmin lyœun)
- 15— Lok-Ta-Krong-Nokor (เดกกฤตุละกา lok tā gran nagar)

Les esprits sont les As-lok (Roinne a's lok), masculins et féminins; selon leur sexe ils prennent possession de Rup masculins ou féminins et c'est seulement dans des cas exceptionnels, quand un esprit manque de Rup qu'il s'incorpore dans une personne de l'autre sexe. Ainsi le Rup de l'esprit masculin Lok-Ta-Krong-Nokor était une femme. De même qu'il y a une répartition des Rup et des esprits par sexes correspondants, une

enquête sur l'organisation sociale et politique du village permettrait de dégager avec précision qu'à chaque Rup revient un certain rôle privilégié dans la communauté, qu'il occupe une certaine position tout comme chaque esprit dispose d'un pouvoir particulier, et ceci nous permettrait de voir dans quelle mesure la société des esprits "double" celle des hommes et dans quelle mesure la hiérarchie des génies recoupe celle des différents Rup sur le plan social.

En somme, le pouvoir des esprits concerne deux sortes de phénomènes, d'abord des phénomènes naturels: la venue de la pluie et la protection contre des calamités naturelles, et des phénomènes physiques: la santé des hommes et la protection contre les maladies. Ce que l'on constate, c'est que les esprits ne sont pas tant des forces bienveillantes, bienfaisantes, dispensatrices de riz, de pluie, de santé que des forces qui s'abtiennent de troubler le cours normal des choses et la succession sans histoires des évènements de la vie quotidienne. La croyance aux génier est beaucoup moins métaphysique que pragmatique, le culte n'est pas rendu à un être surnaturel inconnu mais à un être qui so manifeste: le génie n'existe vraiment que dans la mesure on le Rup le manifeste. D'une certaine façon un esprit est une force déréglante qu'on cherche à se concilier par la danse et les offrandes et dont la bienveillance consiste à s'abstenir, et l'action du génie n'est pas tant de faire venir la pluie en réponse à l'offrande de "l'épisode de Komphakar" que de ne pas l'empêcher de tomber "au bon moment".

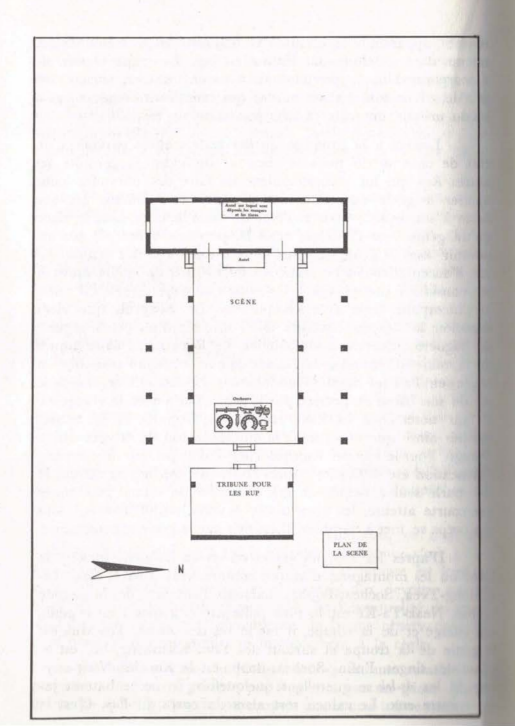
Par ailleurs, ce qui intéresse le villageois, ce n'est pass d'expliquer "ce qui va" (si la récolte est bonne, c'est grans au génie), mais "ce qui ne va pas" (la sécheresse est longue la maladie terrible, parce qu'on a manqué aux devoirs envers le génie qui en demande réparation). Et l'éventualité du génie n'est pas tant qu'il peut récompenser la bonne observation des rites mais qu'il peut punir un manquement à la règle.

La relation entre le génie et le Rup est une relation de possession, le Rup est possédé par le génie, par un génie particulier qui le fait parler, danser et après une courte transe théatrale.

tomber apparemment inanimé et toujours de la même façon, retenu dans sa chute par les autres Rup. Le génie choisit de s'incorporer dans la personne d'un parent de son ancien Rup décédé, et ce sont les autres Rup qui identifient le génie qui a rendu malade un tel et a pris possession de lui.

L'accès à la situation de Rup se fait après passage d'un état de crise et de maladie chez un individu. Il consulte les autres Rup qui lui recommandent de faire des offrandes pour apaiser le génie en colère, car il a peut-être commis quelque faute à son égard; mais si l'état de maladie dure, c'est le signe qu'un génie veut l'habiter, et si la personne n'accepte pas de devenir Rup, le génie s'empare de son âme et la fait mourir. En cas d'acceptation, la personne est guérie peu de jours après et est considérée comme Rup. L'invocation au génie pour qu'il entre et s'incorpore varie avec chaque Rup. Le villageois qui vient consulter le Rup de Tos-Muk fait l'offrande d'un peu d'argent, de baguettes d'encens et de bougies. Le Rup s'assied alors auprès de la table d'offrande, les mains jointes, s'incline trois fois et récite en Pâli les litanies bouddhiques. Le Rup se lève, frappe le sol de son bâton et, possédé par le génie, parle avec le villageois. Il faut noter chez les Rup l'emploi de formules et de termes inusités ainsi que la fermeté, la dureté du ton de la voix qui a changé. Pour le Rup de Rumyol-Tong-Phka qui est une femme, l'invocation est différente. Après l'offrande, au lieu de réciter, le Rup parle seul à l'esprit et lui demande de venir, puis après une courte attente, les yeux tantôt ouverts, tantôt fermés, tout son corps se met à trembler. Il est pris par le génie et peut parler.

D'après les Rup, les génies ou As-lok habitent surtout la forêt ou les montagnes, d'autres, comme Neak-Ta-Kê, Neak-Ta-Khlong-Tvea, Socheat-Bopha, habitent l'enceinte de la pagode même. Neak-Ta-Kê est le plus puissant des génies, c'est le génie du village et de la troupe, il est le roi des As-lok. Tos-Muk est le génie de la troupe et surtout des Yaks. Kamhêng, lui, est le génie des singes. Enfin, Socheat-Bopha est le Kru des Neang-neay-rong. Si les As-lok se querellent quelquefois, ils ne se battent jamais entre eux. Le vaincu sort alors du corps du Rup. C'est le



cas de Neak-Ta-Khlong-Tvea qui, le cinquième soir, se mit en colère contre les organisateurs de la danse, demandant que l'on perce une ouverture pour faire une porte dans les coulisses. Ta-Kê et Tos-Muk intervinrent et Khlong-Tvea, hors de lui, annonça qu'il ne resterait pas jusqu'à la fin des danses. Aussitôt il quitta le Rup. Par ailleurs, les Rup ont le pouvoir de guérir soit par aspersion d'eau au jasmin, soit en badigeonnant la partie malade avec de la cire. Le Rup est aussi invité à assister les femmes qui vont accoucher, toujours avec aspersions, boisson d'eau au jasmin et frottement avec de la cire. Il faut en tout cas noter que la couleur blanche possède une valeur spécifique (œufs sur le Sla thor, riz gluant éclaté lancé sur les masques, eau au jasmin) dans toutes les cérémonies.

La CEREMONIE qui a lieu le premier jour après le nouvel an khmer, avant le cycle des danses, est à la fois une ouverture, une invocation et une propitiation. Ce qui importe, c'est ici la mise en présence des génies avec l'ensemble de la collectivité, l'ouverture à un monde différent qui est loin d'être lié à la pagode et au bouddhisme. Cette cérémonie dure entre deux et trois heures, le soir à partir de sept heures. Tous les danseurs sont réunis sur la scène. Les musiciens exécutent alors les douze airs de musique de salutation aux Kru du Lokhon khol, puis viennent les paroles de salutation aux Kru. De chaque côté de la scène, en ligne, sont disposées les offrandes aux Kru. La disposition est symétrique; dans l'axe allant du bout de la scène où se trouve l'orchestre jusqu'au pied d'un petit "autel" on trouve successivement du poulet cuit, une tête de porc, de la noix de coco Dong-lav (ជ្ជិង ខ្លាវ tun lav ), un plateau comprenant cinq sortes de gâteaux, des offrandes en l'honneur de Pisnuka ( nom pisnukār, l'architecte céleste) placées sur un plateau (un régime de bananes, 4 Sachom ( กาติช sājam ) ou Bay sei à un étage, 4 fruits ou 4 gâteaux, 1 bouteille de vin de riz, 5 bougies et 5 baguettes d'encens, l billet de 1 riel, l paire de Sla thor, 5 noix d'arec 5 cigarettes, 1 bol de grains de riz sur lequel sont allumées 2 bougies), puis des vêtements (étoffes, sarongs) et enfin un Bay sei surmonté d'un œuf.

A l'avant de la scène, près de la coulisse, on trouve une coupe dans laquelle se trouve de l'huile de paraffine, de la poudre, de l'eau parfumée, un peigne, une glace et à côté un grand bol de riz gluant éclaté. Tout ceci est entouré de cruches pleines d'eau apportées par les villageois et qu'ils remportent à la fin de la cérémonie. Enfin, il y a cinq coudées d'étoffe blanche placées sous le tambour Sampho du génie de la musique. Tout à fait à l'avant se trouve un autel près de la coulisse sur lequel on a disposé des masques et des tiares. Les masques principaux à l'avant ! le masque de l'ascète Eisei (soi îsi, rsi), entouré de part et d'autre par celui de Reap à gauche et les tiares de Neang-neay-rong à droite. Les masques des personnages secondaires sont derrière, Au pied de l'autel, en avant, se trouvent deux Bay sei à 9 étages ou Bay sei pram buon choan et sur la table même il y a une coupe pleine d'eau puis deux Sla thor et deux Pakchham. Assis au milieu des offrandes, tourné vers les masques un des trois récitants prononce les paroles de salutation au Kru, qui alternent avec des airs de musique. Le souffleur jette plusieurs fois du riz éclaté et de l'eau aux fleurs de jasmin sur les masques principaux et aux quatre points cardinaux. Alors on procède au rite de Chem muk kru (បែមមុខក្រ cêm mukh grū): on lave les masques, on leur ouvre les yeux, on trempe le pinceau dans un mélange d'eau, de parfum et d'huile de coco, et on le passe sur les sourcils des masques et sur le rebord des tiares, après quoi on présente aux masques un miroir et on les peigne avec quelques gestes mimén, Ce rite du lavage et de l'éveil des masques s'accompagne de la musique Long-song ( 4] ANA lun sun ). Les bougies, les baguettes d'encens sont allumées. Alors l'orchestre exécute l'air de Trak (jmn trak): un Rup âgé, le génie de Kamhêng, se précipite sur la scène et mime les mouvements de la danse des singes. Peu après il tombe à la renverse et reste inerte par terre. Quelques personnages de la troupe l'éventent, l'aspergent d'eau au jasmin, Il se ranime-l'esprit est sorti de son corps. L'air de Krav-nal (Imitan krav nai) se fait alors entendre. Le Rup de Tos-Muk (Reap) entre en scène et reste immobile appuyé sur un long bâton. Il porte un sampot à queue marron, une chemise blanche,

une écharpe rouge autour de la poitrine et, les yeux fermés, il invoque l'esprit puis s'avance, bondit, fait tournoyer son bâton et mime les mouvements de la danse des Yaks. Puis, comme le premier Rup, il tombe à la renverse, mais sans toucher le sol, car six hommes l'ont soutenu.

La musique cesse, quelques bougies, quelques bâtons d'encens brûlent encore. Ainsi se termine la cérémonie. Les offrandes de l'autel et de la rangée de droite reviennent aux danseurs tandis que celles de gauche sont destinées aux musiciens. Les masques et tiares des personnages principaux sont rangés dans la coulisse et déposés sur une table dans le même ordre que sur l'autel. Devant eux: une paire de Bay sei pakchham, deux Sla thor et une coupe pleine d'eau. C'est ici aussi que sont rangés les instruments de musique.

#### LE CYCLE DES DANSES.

La scène est surélevée de 70 cm par rapport au sol. Elle a la forme d'un long rectangle tourné vers l'Est. Le premier jour des sept nuits de danse consécutives à 3 heures de l'après-midi, les danseurs vont à la pagode pour danser et présenter les masques. Deux danseurs de chaque catégorie restent agenouillés derrière leur masque, en face du Bouddha. Deux Neang dansent sur la musique Trak, deux Yaks dansent sur la musique Krav-nai, enfin deux singes viennent danser, accompagnés par la musique Chæut.

La nuit arrive. L'orchestre joue les douze airs de musique Pin-peat (ពិលាញ bin bādy): Sathukar (សាធុការ sadhukār), Trak, Kâman ( កមាន់ kamā'n), Thom-lœuk (ជំពេញ dham leik), Chœut-chhing (ជើកឈឺង jeit jhin), Chœut-muoy-choan (ជើកមួយជាន់ jeit muay jā'n), Prâthom (ប្រធុំ pradhum) Khlom (ខ្ញុំ khlum), Krav-nai, Smœu (ស្មី smī), Lea (សា lā), Ruo (វូ rua).

On assiste ensuite à une introduction où quatre Yaks dansent sur le thème musical Krav-nai qui, après le thème de Chœut, engage le singe blanc et le singe noir, Hanuman et Nilphat ( ឧกสตร์), à se battre. Le Yav ( เกรี ซู๊ลัง ) est le thème réservé

aux Neang et Neay-rong. Des intermèdes comiques se déroulent. La musique change de rythme et le Rup de Tos-Muk entre sur la scène, danse puis va s'asseoir sur l'autel et un par un asperge les danseurs d'eau au jasmin, certains en boivent une gorgée. Puis allant et venant sur scène, le Rup de Tos-Muk demande à chacun une contribution d'un riel pour l'orchestre et la troupe. La quatrième et la huitième soirées sont les plus importantes. Tous les Rup se réunissent-chaque Rup danse sur un thème musical particulier. Les Rup de Ta-Kê et de Kamhêng viennent s'asseoir sur l'autel. Ensuite chaque Rup, à son tour, vient les saluer. Les Rup ne savent pas danser, mais, possédés par un génie, ils dansent avec souvent des mouvements désordonnés, ajoutant les gestes du Ram-vong à ceux des Yaks ou des singes. Après le retour de tous les génies, le Rup Ta-Kê prononce pour tous les villageois des vœux de bonheur, de prospérité, de longévité. Tos-Muk et Kamhêng en font autant. Puis, après la danse de présentation de chaque acteur et quand tous sont rassemblés sur scène, un récitant chante le Chêng cha pour annoncer les personnages. Les paroles des récitants accompagnent alors les mouvements des danseurs. Le jour de la dernière représentation, les bonzes viennent réciter des "prières" sur scène. On confectionne un petit bateau en tronc de bananier sur lequel sont déposées des victuailles. Il est laissé au fil du courant du Mé-Kong, il emporte avec lui le mauvais sort et les maladies hors du village.

#### LE RECITATIF.

Nous réservons à une étude ultérieure la musique, les rythmes et la chorégraphie, pour nous attacher davantage au récitatif. Dans le Lokhon khol les danseurs sont accompagnés d'un récitatif expliquant l'action, interrompu parfois par la musique de l'orchestre Pin-peat (1), pendant laquelle dansent les per-

sonnages. Il y a donc deux éléments distincts dans la technique dramatique: a) les récits et les dialogues exprimés par trois récitants à tour de rôle et que les danseurs miment seulement par gestes; b) la musique qui accompagne la chorégraphie proprement dite.

Le texte du récitatif est conservé à la pagode du village sur des manuscrits en papier de riz, les Kraing (mà krami). Ils comportent plus de mille pages et sont entièrement consacrés au Ream-ker. Outre le texte parlé, le récitatif comporte trois techniques de chants: Chêng cha, Peak pôl, Peak phdam mœurng.

1) Chêng cha (toàm cên cā): se chante généralement sur deux notes et ce mode est employé essentiellement à l'entrée en scène d'un personnage. Chêng cha signifie: faire la description. Chaque fois que l'action change de lieu ou bien qu'un nouvel épisode commence, le Chêng cha s'impose. On commence alors par: "Il était une fois ..." ou "Pendant ce temps ..." Le Chêng cha peut être chanté pendant trois à dix strophes de trois vers de six, quatre et six syllabes. Cette disposition rappelle le procédé littéraire du Bât pumnol (usition pad bamnol).

Le chant est toujours suivi de coups de tambour Skothom qui précèdent un cri jeté par les membres de l'orchestre et le public.

- 2) Peak pôl (mṛjimu bāky bol) signifie mot à mot "parole chantée". Dans la technique du Lokhon khol, il s'agit de phrases récitées d'une manière chantante. On emploie le Peak pôl aussitôt après le Chêng cha. Il n'y a pas d'ordre rythmique précis et le texte, généralement improvisé sur un canevas, est composé de phrases tantôt longues et tantôt brèves. Le récitant essaie d'employer des mots rimés les plus proches les uns des autres.
- 3) Peak phdam mæurng (myhite baky phtam mycen) signifie "paroles de recommandation et d'adieu". La technique de récitation est proche du Peak pôl mais sur un temps plus lent, le récitant traînant sur chaque syllabe. Cette technique sert à exprimer le pathétique, le regret, la tristesse, et est toujours employée pour réciter les paroles d'adieu d'un personnage lorsqu'il s'en va ou lorsqu'il meurt.

<sup>(1)</sup> Cet orchestre est composé de Roneal-êk (រភាពឯក ranat êk) et Roneal-thung (អ៊ុង dhun ), Kong-thom (កង់ធំ gan dham) et Kong-touch (កូប tuc), Sralai (ស្រៀប sralai), Sko-thom (ស្គ sga) et Chhing (ឈឺង chịn), Sampho (សំពោ sambho).

Voici sous forme de pré-traduction l'extrait d'un épisode relatant le départ d'Entachit ( និទ្ធនឹត Indajit ou Indrajit) pour le combat:

> Les deux Asura accélérèrent leur vol, S'élancèrent rapidement vers le ciel, Semblables à l'ouragan, Droit vers Lanka.

Arrivés à Lanka, Les Asura ne pouvant s'attarder plus longtemps Entrèrent apporter la nouvelle au Roi. Ainsi firent-ils.

musique: Smœu

Une fois devant le Roi, ils se prosternent devant Reap Le grand chef de Lankā:

- O Auguste Majesté, Les singes et l'homme (1) Sont revenus à la vie. Quand votre fils a touché l'homme à mort, Le singe blanc a apporté les médicaments Qui l'ont ressuscité. Que Votre Majesté le sache!

- Oh, c'est ainsi, soldats?

- Oui, Auguste Souverain! Le géant-aux-dix-visages (2) Apprenant ainsi que l'homme était ressuscité S'exclama:

"Oh, ce Prince possède un grand pouvoir magique; Etant mort, il peut renaître à la vie.

Il a repris sa force à cause de ce maudit voleur De singe blanc

Qui est fort impudent, celui-là!" Ayant réfléchi, le Roi

Dit ces paroles:

— Oui, Auguste Souverain! Les deux gardes Nuntachit (1) et Rith-Phairi (2) Qui s'étaient assis depuis peu au pied du monarque Entendirent soudain l'ordre royal. Ne pouvant s'attarder plus longtemps, Les Asura s'en allèrent Convoquer le fils du Roi Selon le désir du Souverain.

musique: Smœu

Chêng cha Une fois arrivés, Nuntachit et Rith Phairi Dirent: "O Prince, le Roi votre père Vous fait mander Pour s'entretenir avec vous de l'homme Qui est maintenant ressuscité Et l'auguste souverain est bien triste. Ainsi mon Prince, ne tardez pas trop, Car Il vous demande De venir vite." Ayant entendu les paroles des soldats, Entachit sortit pour se laver. Peak pôl Entachit, fils de l'Asura, Voulant se rendre à la convocation de son père, Ne pouvant s'attarder plus longtemps, Se mit en route avec ses gardes En direction du Palais.

<sup>(1)</sup> Preah Leak ([n:unjus brah laksman ou laksmana, frère de Rama). (2) Ravana.

<sup>-</sup> Hé, les deux gardes là-bas, Ne tardez point! Convoquez Entachit, mon fils, Pour que nous parlions ensemble De l'homme."

<sup>(1)</sup> ៩ខ្លីត Nandajit

<sup>(2) 19</sup>ให้ Riddh Phairi

## musique: Phya-Dœun (ផ្សានិន phya tin)

Arrivé au Palais de son père Entachit s'inclina, se prosterna devant lui. Le géant aux-dix-visages apercevant son fils Prononça ces paroles:

- Ah, mon cher fils! Je te fais venir ici
  Parce que l'homme et les singes sont tous ressuscités.
  Dis-moi ce que tu en penses, mon cher fils,
  Afin que cela me soulage.
  Je pensais me réjouir de leur mort
  Et maintenant ils sont de nouveau en vie;
  Puisqu'il en est ainsi,
  Qu'allons-nous devenir, mon cher fils?"
  Entachit entendant les paroles de son père
  Se sentit inquiet et triste.
  Il réfléchit:
  "Cet homme a un formidable pouvoir;
  - "Cet homme a un formidable pouvoir;
    Tous les singes et lui-même sont morts;
    Comment ont-ils fait pour ressusciter?"
    Ayant ainsi médité, il leva ses mains jointes et dit:
- O Père, je crois que mon pouvoir est puissant aussi, Mais pas assez pour résister à cet ennemi. Il ne me reste plus qu'à aller cette fois encore au combat. Que mon père prenne bien soin De mes épouses et de ma mère au Palais. Je vais vous quitter Pour aller combattre contre les humains. Si je reste en vie, je reviendrai, Si je meurs, il n'y aura que silence. D'autre part, sans moi, Que mon père cherche Soit l'aide de nos grands alliés Soit celle de ceux qui possèdent un pouvoir formidable Et qui ont fait preuve de leur puissance En étant plus forts que moi; Prends-les alors, mon père. Mais s'ils sont moins puissants que moi,

Que mon père ne les engage point. Ce sont là mes dernières volontés, mon père. N'oubliez point ces paroles. L'Asura, de la famille de Brahma, Ayant entendu son fils parler de la sorte Lui demanda:

- Ah, mon cher fils! Pourquoi dis-tu cela?
   J'ai grande confiance en toi.
   Alors Entachit leva ses mains jointes
   Et reprit:
- Je parle ainsi parce que nos adversaires sont très puissants;

  Morts, ils ressuscitent!

  En cet instant je ne sais comment faire, mon père;

  Je parle de la sorte

  Car je me sens triste et inquiet.

  Ainsi je vais vous quitter, père et mère,

  Pour la dernière fois.

  Que mon père et ma mère me comprennent.

  musique: Ophileap (ผูกิตอย übhilāp)

Peak Phdam Mœurng:
Entachit s'élança pour enlacer
Son père du bras droit,
Sa mère du bras gauche.
Son corps alangui
Allait presque tomber à la renverse.
Les Asura, torturés par le chagrin,
Pleuraient tous trois.

- O mon enfant, c'est là notre karma
   Qui nous poursuit.
   Entachit regrettait alors son pays, son palais,
   Ses jardins fleuris, les silhouettes familières.
   L'Asura pleurait:
- A partir d'aujourd'hui je vous quitte,

  Et cette fois serai vainqueur;

  Perdrai-je? c'est aussi possible.

  Que je suis triste!

  Mais si je n'y vais pas

J'en aurai grande honte;
Que diront de moi
Indra, Brahma et les géants de tous lieux,
Les Asura, Garuda le Roi des oiseaux
Qui m'ont tous glorifié,
Maintenant qu'Entachit,
Fils du puissant Reap, prend peur?
Non, mieux vaut mourir que d'être la risée de tous.

musique : Ot (gn ūt)

Peak pôl

Complètement remis de ses pleurs,
Entachit s'efforça de recouvrer son sang-froid.
Il se prosterna devant son père et sa mère
Et les quitta pour revenir à son palais.
En arrivant, pendant qu'il montait,
Il aperçut ses deux épouses Kêv-Yuman et Kan-Yuma
Qui, le voyant de retour,
S'élancèrent toutes deux pour l'embrasser.
Leurs mains attiraient leur mari
Pour le caresser.
Elles pleurèrent:

O mon Prince, cher époux,
 Pourquoi êtes-vous si triste aujourd'hui?
 Qu'a donc fait votre père?
 Entachit répondit;

— Mes chères femmes,
Aujourd'hui je vais vous quitter
Sans espoir de revoir votre visage, mes amours.
L'Asura Entachit embrassa ses épouses
Kêv-Yuman et Kan-Yuma, ses femmes chéries.

Aujourd'hui je vous dis adieu,
O mes femmes adorées!
C'est le mauvais karma
Qui me poursuit et me pousse,
O mes chéries, à m'éloigner de vous,
A quitter le pays de Lanka
Sans espoir de vous retrouver un jour.

Peak phdam mœurng:

"Je pleure mon beau palais d'or,

Ce jour où je vais vous abandonner,

Je regrette ma litière,

Je regrette mon sommeil auprès de vous deux, femmes

chéries ; Je regrette mon trône de pierres précieuses, Les lampes aux pendeloques brillantes et scintillantes, Aux lumières sans égales, Nos coussins, nos draps et bien d'autres choses. Ce jour mes chéries, est celui de mon dernier adieu; Restez en paix toutes deux, mes chères amours, Je vous quitte. Comme je regrette votre chair bien souple, Votre peau sans pareille, si douce et si pure! Ce jour je vous quitte, chéries; Restez ici ensemble, n'allez en d'autres lieux; Je vais vous remettre à mon père." Alors l'Asura les emmena par la main; Leurs larmes coulaient à flots. Les trois personnes, abîmées dans leurs pleurs, Chancelaient. Entachitles soutenait Pour les aider à descendre de son palais musique : Ta Yây (mww Tā yay)

L'Asura conduisit ses femmes en titubant,
Accablé de chagrin,
Le visage pâle.
Ils atteignirent le palais de son père.
Une fois là,
Entachit s'inclina et dit:
"Je prie mon père et ma mère
De prendre soin de mes chères épouses."
Ceci dit, la poitrine oppressée,
Il regretta encore plus le doux corps de ses femmes;
L'Asura les tînt serrées contre sa poitrine

Et pleura sur elles amèrement. Il pleurait à chaudes larmes.

### Extrait du combat entre Preah-Ream et Entachit :

Ayant aperçu l'Asura Entachit, debout sur son char,
L'illustre Souverain pensa:
«C'est bien cet Asura
Qui a tiré sur mon frère.»
Bien qu'il fut en colère,
Il ne dit mot.
Les armées des Yaksa et des singes
Etaient arrivées face à face
Prêtes pour le combat.
Ils présentèrent leurs armes,
Vantant leur puissance.
Puis le Souverain demanda:

- Eh, Yaksa, voleur de malheur,
   Dans quelle intention lèves-tu ton armée ici?
   Dis-le moi en toute franchise!
   Entachit l'Asura entendant ces mots
   Répliqua:
  - Eh, l'homme au cœur mauvais,
    Tu ravages toutes les provinces,
    C'est fort injuste.
    Tu pénètres jusque dans mon pays
    En abusant de ta puissance.
    Maintenant face à moi
    Tu me demandes
    Le but de ma présence ici.
    Je viens, homme, prendre ta tête
    Pour ne plus subir ton insolence
    Quand tu pénètres sur notre domaine.
    Pensant qu'on a peur de toi
    Tu t'efforces de mobiliser tes troupes
    Et de les amener pour combattre.

Eh, homme insensé, Me croyant indifférent, tu abuses trop, Alors nous allons nous battre sur le champ."

- Eh, Yaksa de malheur, Voleur effronté, Insensé que tu es! Tu ne t'en rends donc point compte! De ma tête je me moque, Fais plutôt attention à la tienne! Auparavant tu m'as trompé Et je te pardonne. Maintenant tu veux ma tête Mais prends garde que la mort ne te prenne! Eh, grimacier aux dents horribles, A la tête ridicule, A la face dégoûtante, Plus que fou, tu es vicieux. Pour voler, tu es sans égal; Et quand on te prend sur le fait Tu te vantes d'être digne! Ainsi comment te croire? Prends garde, Chien nain de Yaksa, Stupide effronté, Tu voles comme personne d'autre Sur terre. Famille de malheur, Je ne laisserai personne survivre, J'anéantirai les villes Et toute la famille des Yaksa Sans rien laisser survivre.

Entachit en colère
Fut très fâché contre le Roi
Qui injuriait sa famille.
Se sentant plein de fièvre

Comme si on lui brûlait la poitrine, Il claqua des mains. Piétina son char qui s'écrasa presque Et exhorta tous ses soldats au combat. " Que mes dix armées Combattent contre tous ces singes et ces hommes de malheur! Toutes les armées en entendant cela Se précipitèrent ensemble Donnant des coups d'épées et de bâtons Aux singes qui vivement ripostèrent En envoyant des coups d'épées aux Asura. Les armes se heurtaient à grand bruit Semblables au bruit de la foudre, Ko kring ko krang, chhang chhang, (1) Et de nombreux échos Faisaient trembler la terre. Les forêts étaient broyées Et complètement rasées. Les armées étaient sans cesse aux prises : Elles avançaient courageusement, Se précipitaient les unes contre les autres avec énergie. Les Yaksa frappaient les singes; Ceux-ci à la vue des Yaksa ripostaient En levant leurs bâtons pour les frapper. Leurs bras gauches empoignaient, Leurs bras droits donnaient des coups d'épées Et leurs gueules mordaient. Avec les Yaksa, ils étaient tous aux prises : Ils se groupaient, donnaient des coups de pied, Piétinaient, donnaient des coups d'épées. Les Yaksa furent décapités, Leurs membres arrachés. Certains étaient éventrés. Le sang jaillissait Sur l'herbe comme de l'eau.

Les singes s'avançaient hardiment, Poussaient, sautaient Pour se faire remarquer. Tous étaient terribles et habiles, Ils donnaient des coups d'épées De part et d'autre Ils avançaient toujours sans hésiter. Les armes s'entrechoquaient Et faisaient grand bruit. Les singes étaient fort habiles, Tenaces et agiles, Ils étaient toujours sur le qui-vive. Ils se défendaient Sans laisser aux Yaksa La possibilité de les toucher; Ils donnaient des coups d'épées Aux Yaksa décimés en grand nombre. L'Asura Entachit, tout bouillant de colère, Constata la destruction de ses armées Provoquée par les singes; Il prit son arc magique Et tira droit sur eux Des éclairs de feu à l'horizon. L'Asura récita en même temps des formules magiques Pour que les feux apparaissent their ghammals with a star Selon son désir. musique: Ruo

Après avoir tendu son arc, Les éclairs surgirent sur la ligne du ciel. Les singes brûlés s'enfuirent, D'autres moururent dans les flammes. L'Asura Entachit fut fort satisfait En voyant mourir d'innombrables singes Alors Preah - Ream s'empara de la flèche magique " Preah Peay-Veas " (1)

<sup>(</sup>I) Onomatopées.

<sup>(1)</sup> ព្រះពាយរាំស brah bấy vâs, " qui crée le vent"

Récita les paroles magiques "Vissamant" (1) Ajusta la flèche et tira Droit vers les armées des singes Pour leur redonner la vie. Ainsi tira-t-il.

musique : Chœut chhing

La flèche lancée, Un ouragan naquit Faisant dévier les éclairs de l'Asura Et les détruisant. En même temps, les armées des singes Revinrent à la vie. Et la flèche poursuivit sa trajectoire Faisant des ravages Parmi la troupe des Asura Qui moururent en grand nombre. L'Asura Entachit recommença son tir Pour faire surgir les Nâga Qui s'enroulèrent autour des singes. Ceux-ci voyant de tous côtés les Nâga Qui les poursuivaient Se replièrent devant ce trop grand nombre. Le Souverain s'en étant aperçu Tira une flèche pour faire apparaître Les Garuda, rois des oiseaux, Pour chasser les Nâga Selon son désir.

musique; Ruo

Lorsque le Roi eut tiré De puissants Garuda surgirent Et prirent en chasse Tous les Nâga jusqu'au dernier. Les Nâga exterminés, Entachit, tout bouillant de colère, Exhorta ses quatre puissants gardes du corps au combat l

"Nuntaso,(1) Nunavek,(2) Virul-Chak (3) et Hassakan, (4) Donnez tous quatre Du fil à retordre aux singes, Donnez-leur des coups d'épées Pour qu'ils meurent; aucun ne doit survivre. Les soldats l'ayant entendu, Se précipitèrent tous quatre ensemble, Puissants et très courageux Et s'emparèrent de tous les petits singes. Hanuman s'en étant aperçu S'élança pour se battre contre Virul-Chak, Angkut contre Nuntaso, Chumpou-Pean (5) contre Hassakan, Nil-Ek contre Nunavek. L'empoignade entre ces combattants Qui étaient tous de puissants soldats S'entendait Comme le bruit de la foudre. Kdang! Krung kraing! Le sol tremblait Les forêts étaient rasées Comme si on les avait labourées dans tous les sens. Ils luttaient par couple, Se donnant des coups d'épées. Les quatre Asura avaient tous la même force; Quant aux quatre singes Ils étaient doués d'un formidable pouvoir Qui pouvait augmenter selon leur désir. Yaksa et singes étaient aux prises Ils se frappaient, se poussaient, s'insultaient. S'ils tombaient à terre Ils se relevaient aussitôt

<sup>(1)</sup> វិស្សិមិ៍ titre des paroles magiques.

<sup>(1) &</sup>amp; & AJI Nandasur

<sup>(2)</sup> agtin Nannavek (3) finnin Virul Cakr

<sup>(4)</sup> ហស្សា៣៩ Hassakan

<sup>(5)</sup> dyma jambūbān

Car tous les huit étaient d'excellents combattants. Pendant ces duels Hanuman, extraordinairement fort, Donna un coup de pied au géant, Le faisant voltiger puis retomber loin de là. Le géant revint aussitôt au combat Et la lutte reprit de plus belle. Il reçut encore un coup de pied Qui aurait pu le disloquer. Mais l'Asura avait le pouvoir De se rendre indestructible Et ne fit qu'avancer Donnant des coups d'épées. Les combattants tombèrent à la renverse Les uns par dessus les autres Ne reculant point, Jamais fatigués de se battre. Mais les singes avaient une meilleure tactique Et les Asura se laissèrent plusieurs fois Frapper et reçurent des coups de pattes, Et des coups d'épées. Et des coups d'épées. Parfois ils tombaient La tête en avant, Ce qui les faisait bien souffrir. Ne pouvant plus résister aux singes, Les Asura battirent en retraite La tête lourde sous les coups d'épées. Quant aux singes Ils étaient de plus en plus agiles Contrairement aux quatre Asura Qui sentaient diminuer leur ardeur. Entachit ayant bien remarqué Que ses quatre soldats étaient inférieurs aux singes, Dit:

- Eh, l'homme, Soldats contre soldats N'ont pu remporter la victoire

Ni subir la défaite. Maintenant arrêtons nos soldats une fois, Il reste encore toi et moi, Nous allons nous battre pour voir Qui de nous deux est le plus fort. Preah-Ream répondit:

- Volontiers, Asura, Je suis là, tout disposé à me battre contre toi. Choisis toi-même l'épreuve: Un envoi de flèches Ou un combat au bâton Ou avec une lance; C'est à toi de choisir Je ne t'en empêcherai point. L'Asura Entachit s'élança Pour prendre le bâton nommé "Keavadei", Sauta hors de son char Puis se jeta contre l'homme sans hésitation. musique : Chœut

Entachit s'élança En brandissant le bâton Dans l'intention de frapper l'adversaire. Preah Ream fit dévier le coup De son épée Qui projeta le bâton de l'Asura en arrière. Le géant, terriblement en colère, Brandit son bâton pour frapper à nouveau Le Souverain. Le Roi esquiva le coup, Le bâton de l'Asura toucha la terre; Emporté par l'élan, le géant se trouva à découvert ; Le Roi le frappa de son épée Mais ne le trancha point. Le géant chancela, s'efforçant de garder l'équilibre Et le Souverain le frappa encore une fois. L'Asura ne fut point blessé

Mais il tituba Et reprit enfin l'équilibre. Pensant alors que ce coup-là atteindrait le Roi, Il s'efforça de frapper violemment. Le bâton tomba à vide. Il s'élanca à nouveau Frappant à coups redoublés sur le Roi. Le Roi de son épée fit dévier le coup, Faisant tomber Le bâton de l'Asura à terre. L'Asura récupéra le bâton Qui était tombé; Hanuman s'élança hardiment vers lui; Le géant vit le singe Prendre son élan et resta droit face à lui. Le géant frappa aussitôt, Pensant que son coup allait porter sur le singe Car celui-ci se tenait droit devant lui. Hanuman esquiva le coup sans trébucher Et le bâton frappa à vide. Hanuman frappa d'un coup de pied Le géant à l'estomac Ce qui lui provoqua une grande douleur. Tout en chancelant L'Asura s'efforçait de se maintenir. Hanuman s'avança pour attraper le bâton: Ils se bousculèrent pour s'en emparer. Le singe fit semblant De le tenir solidement Tandis que le géant s'efforçait de le tirer vers lui De toutes ses forces. Hanuman poussa alors le bâton En plein sur sa poitrine; Le géant tomba à la renverse sur le sol, Les mains cherchant un support. Hanuman s'élança Et d'un nouveau coup de pied

Renversa le géant;
Celui-ci se releva
Essoufflé à l'extrême
Et s'efforçant de se rappeler
Les paroles magiques
Pour rendre son corps plus résistant.
Il brandit alors son bâton
Et frappa de nouveau.
Alors Angkut accourut et se saisit de l'extrémité du bâton.
Sentant une résistance,
Le géant se retourna
Laissant à Hanuman l'occasion
De lui lancer un coup de pied dans les reins.





eques BRUNET.

Virul Champan se préparant au combat.







eques BRUNET.

Rāma et au deuxième plan Lakṣmaṇa



eques BRUNET.

Danse d'un RUP pendant la représentation.



cques BRUNET. Sita: le visage est fardé de blanc, les habits sont ornés d'un sautoir et d'un collier.